
1 
 

 
‘Betonscharen van Moeder Natuur’. Foto’s van Floor Basten, 2025 

 
 

 

SCHIMMELSCHOLING 

FLOOR BASTEN 

 

De mens is hypersociaal. Onze intrasoortelijke bemoeienis is 

groot. Deel daarvan is de intergenerationele samenwerking om 

de soort gaande te houden. Doordat er nu eenmaal variatie is in 

creativiteit waarmee gemeenschappen vraagstukken oplossen, 

zijn er veel varianten van intergenerationele samenwerking te 

vinden. Toch kunnen we er grofweg twee onderscheiden. 

 

In de eerste en oudste is intergenerationele samenwerking 

integraal in gemeenschappen geregeld. Menselijke gemeen-

schappen zijn lokaal ingebed in meer-dan-alleen-mensen 

samenlevingen. Hoe zij hieraan deelnemen opdat ze hierin zelf 

kunnen voortbestaan, vormt de kern van de lokale kennis die 

van generatie op generatie wordt doorgegeven. Deze kennis 

gaat over hoe mensen met andere wezens de werelden maken 

die ze kunnen bewonen. Hieraan ten grondslag ligt de ontdek-

king van een relatief eenvoudig gegeven, namelijk dat je je soort 

gaande houdt door leven gaande te houden en je in de meer-

dan-alleen-mensen wereld nuttig te maken.  

 

In de tweede, jongere variant is intergenerationele samen-

werking geregeld via wat bekend staat als ‘school’. De eerste 

scholen stammen uit de Antieke Griekse tijd. Historisch loopt 

geen rechte lijn van toen naar nu. Ook zijn in de tussentijd en nu 

nog oude varianten van intergenerationele samenwerking aan te 

wijzen. Desondanks is op het Europese continent vanaf een 

bepaald moment die Griekse scholè als toonbeeld van inter-

generationele samenwerking hernomen en via kolonisering en 



2 
 

zendingswerk verder over de wereld verspreid. Ondanks 

variatie is er ook een dubbele constante in ‘school’: leren 1) 

wordt gearrangeerd in een van de rest van de gemeenschap 

afgescheiden mentale ruimte die fysiek wordt gemaakt met 

eigen locaties en taken, en 2) is gericht op functioneren binnen 

de louter-menselijke samenleving, hetzij als a) volwassene in het 

functioneren van 1, b) toekomstige volwassene voor een leven 

na en deels bepaald door 1, c) volwassene die voor werk of 

hobby terugkeert naar 1. Ander leren is mogelijk maar dan 

hebben we het niet over ‘school’. 

 

Met het implementeren van scholen als vehikels voor inter-

generationele samenwerking worden jonge mensen stelselmatig 

uit hun dagdagelijkse gemeenschappen gehaald en in een 

daarvan afgeschermde ruimte geplaatst. Deze afscherming is 

een ‘alsof’, want doordat een school een variant is van inter-

generationele samenwerking rond het vraagstuk hoe de soort 

gaande te houden, blijft deze onderdeel van de gemeenschap 

waarvan zij zegt zich af te schermen. Deze vorige zin wordt voor 

veel huidige lezers begrijpelijker als zij ‘soort’ met ‘cultuur’ 

vervangen; geschoolde mensen denken niet over zichzelf als 

soort tussen soorten, maar als lid van een cultuur, eventueel 

tussen culturen. Dat is namelijk de uitkomst van schools leren: je 

leert af om jezelf te zien als natuur en lid van een biologische 

soort en krijgt aangeleerd dat je ‘mens-in-cultuur’ moet zijn. 

Scholing is een zuiver intrasoortelijke aangelegenheid. Andere 

soorten leren niet mee; als ze in school komen, gaat het over 

hen. Scholing leidt op tot deelname als mens aan een louter-

menselijke samenleving, een maatschappij, en gaat over wat 

relevant is om daarin als volwassen mens een weg te vinden. 

 

In recentere termen heet dit ‘alsof’ een ruimte te zijn tussen 

privéwereld en publiek domein (allebei ook met ‘alsof’ status). 

Deze zogenaamde tussenruimte, een tunnel want met tijd-

verschil tussen in- en uitgang, is de plek waar jonge mensen 

zich voorbereiden op later. De inrichting van de tunnel varieert. 

Meningen verschillen over die latere mens: is dat een politiek 

mens dat zich inzet voor democratie, een economisch mens dat 

moet overleven in kapitalisme, een activistisch mens dat …, een 

…? Ook meningen over didactiek en pedagogiek variëren: gaat 

het om dialogisch ontdekken hoe je je persoonlijk verhoudt tot 

de wereld, via instructie verteld worden hoe de wereld buiten 

school in elkaar steekt, …? En welke curriculum is het beste: 

verlaten we ons op wetenschap, religie, filosofie, …? Het is door 

die variatie een misvatting dat ‘school’ een machine of fabriek is 

die uit jonge mensen standaardvolwassenen produceert. Daar-

voor blijkt de variatie in de uitstroom te groot. Er bestaat onder-

weg differentiatie die mogelijk variatie in de uitstroom verklaart. 

Deze verklaring is minder interessant dan de verklaring dat die 

dubbele contante zelf, waarzonder we het immers niet over 

‘school’ hebben, variatie produceert: los van gemaakte keuzes 

en de kwaliteiten van de mensen die deze maken en/of 



3 
 

uitvoeren, reproduceert school zichzelf, dat wil zeggen: creëert 

school de mensen die haar continueren (2a hierboven).  

 

In een ‘tussenruimte’ leren jonge mensen namelijk in principe 

om niet in, maar over de wereld te leren. Daarmee verliest 

kennis haar lokale bedding. Het niet-in-maar-over is ook een 

‘alsof’. Jonge mensen blijven in de wereld; wat ze verlaten is 

hun tot dan toe vertrouwde manier van in de wereld zijn. Die is 

niet louter-menselijk. Mensen zijn van nature biofilisch, wij heb-

ben een grote liefde voor de levendigheid van en in de wereld. 

Jonge mensen zijn hierin niet anders en starten met een open-

heid naar de wereld en alles wat daarin leeft en te ontdekken 

valt. Dit versmalt ‘school’ tot intrasoortelijke relevantie. Ook 

andere variatie wordt verkleind. De menselijke vaardigheid tot 

communicatie wordt geformaliseerd tot strikte regels voor lezen 

en schrijven; die om ruimtelijke objecten te groeperen en 

ordenen tot rekenen. De menselijke vaardigheid om in gemeen-

schappen jonge mensen groot te brengen wordt pedagogische 

belangstelling – of niet, scholing wordt ook wel eens ‘goed-

bedoeld geweld’ genoemd. De rijkheid aan ervaringswerelden 

waar de schoolgang mee start, wordt door die formalisering 

teruggebracht tot een beperkt aantal succesvolle strategieën 

om school mee te verlaten.  

 

Is deze tweede variant van intergenerationele samenwerking 

succesvol in het gaande houden van de soort? Het antwoord 

hangt af van hoe en aan wie de vraag gesteld is.  

 

Doordat veel schoolverlaters blijven meedoen aan ‘school’, door 

er zelf voor te gaan werken (als 2a) of lerenden – hun kinderen 

(als 2b) of zichzelf (als 2c) – er onder te brengen, ontstaat een 

positieve feedbackloop op hun verlatingsstrategieën, waarmee 

de variatie in ervaringswerelden waar de schoolgang mee start 

per generatie afneemt; de dagdagelijkse gemeenschappen waar 

we jonge mensen uit halen, worden eenvormiger. Deze zelfrefe-

rentiële lus maakt ‘school’ almaar menselijker (niet te verwarren 

met menswaardiger) en reduceert de wereld tot wat relevant is 

voor de mens. Dit maakt ‘school’ humanistisch (met -istisch als 

verwijzing naar ideologie), eenzijdig gericht op soort ‘human’. 

Los van doelen, pedagogiek, didactiek, curriculum, professio-

nele kwaliteiten, intenties, ‘school’ blijft door de dubbele 

constante een menselijk onderonsje en daardoor vooral een 

discursieve ingreep: jonge mensen leren er hoe ze als mens 

met mensen over de wereld-volgens-de-mens moeten praten. 

Vaardigheid hierin sorteert op school en vaak daarna 

maatschappelijk succes, wat de positieve feedbackloop op 

verlatingsstrategieën versterkt. Door die positieve feedback is te 

verwachten dat mensen met succesvolle verlatingsstrategieën 

op bovenstaande vraag ‘ja’ zeggen. Voor hen is ‘school’ een 

instrument voor emancipatie, bevrijding van natuurlijke, sociale, 

politieke, economische, … dagdagelijkse beknellingen. 

 



4 
 

Dit optimisme is ongegrond als we ‘mens-in-cultuur’ verlaten en 

teruggaan naar het gaande houden van de soort. Was ‘school’ 

daar ooit voor bedoeld? Integendeel. De Griekse schòle trok 

vrije mannen (die geen bevrijding behoefden) aan, doordat ze 

zich er konden onttrekken aan het gaande houden van de soort; 

dat lieten ze aan hun vrouwen en slaven over (die dus niet 

bevrijd moesten worden). ‘School’ als variant van intergenerati-

onele samenwerking was dus primair een middel om het gaan-

de houden van de soort elders te beleggen, aan anderen op te 

dragen door wie het zich kon veroorloven daar geen zin in te 

hebben. Dat verklaart deels de huidige populariteit van ‘school’. 

Opnieuw oppert scholing de belofte dat onttrekking mogelijk is, 

zelfs permanent: professionele opleiding, coaching en training, 

alles voor de persoonlijke ontwikkeling in een leven-lang-leren-

beleid (met als ‘anderen’ de ongeschoolden en elders of anders 

geschoolden die worden opgezadeld met dat gaande houden 

van de soort). Het voor sommige denkers schoolse doel van 

liefde voor de wereld is eigenlijk liefde voor de mensenwereld 

met in het bijzonder liefde voor die tussenruimte (tussen privé 

en publiek, waaraan je je onttrekt om samen te praten, aan-

nemend dat anderen het werk intussen doen).  

 

Deze belofte ligt aan de basis van een inmiddels miljarden-

industrie. ‘School’ wordt door eindeloos veel mensen in de lucht 

gehouden. In en rond scholen zijn dat bijvoorbeeld (als 2a voor 

2b) docenten, onderwijsassistenten en amanuenses, team- en 

schoolleiders, (ortho)pedagogen, onderwijsondersteunend per-

soneel, intern adviseurs, bestuurders, facilitair medewerkers, 

methodeontwikkelaars, uitgevers, politici, beleidsambtenaren bij 

ministerie en gemeentes, inspecteurs, accrediteurs, auditors, 

onderzoekers, filosofen, medewerkers van vakbonden, koepel-

organisaties, sectorraden, registers en commerciële advies-

bureaus, juristen, aanbieders van extra-curriculaire lespakketten 

over bijvoorbeeld mensenrechten en duurzaamheid, journa-

listen, … Als in een spiegelpaleis herhaalt zich dit in beroeps-

opleidingen die zij (als 2c) volgen voordat ze aan de slag kun-

nen of al zijn in bij-, om- en nascholing, tel daarbij op de mensen 

die bij bedrijvencomplexen en congrescentra werken waar dit 

leren meestal plaatsvindt. Dan is er nog allerlei paraschoolse 

bedrijvigheid in voor- en naschoolse opvang, pre-schoolse 

leerspelletjes en bijles, wat ontwikkeld, gedistribueerd en uit-

gevoerd, kortom: georganiseerd moet worden, en waarvoor 

men vaak geschoold moet zijn. Daarbij komen dan nog de tast-

bare materialen: het papier, de stiften etc., de elektronica, het 

vastgoed, de schoolpleinen, het meubilair, de mensen die dit 

produceren, de logistiek daarvoor organiseren, het uitvoeren, 

daartoe geschoold zijn. Hier staan veel inkomsten en reputaties 

op het spel. School breads school, schools leren is too big to fail 

geworden en faalt toch: we scholen onszelf het leven uit en dat 

is een probleem. 

 



5 
 

Positieve feedbackloops zonder stopregels ontsporen op enig 

moment. Dat moment is nu. In de intergenerationele samen-

werking voor het gaande houden van de soort worden drie 

problemen zichtbaar die samenhangen met de dubbele 

constante van ‘school’ als variant. 

 

Het eerste probleem is desintegratie van dagdagelijkse 

gemeenschappen. We verplaatsen jonge mensen van gemeen-

schappen naar scholen. Dit is desintegratie van eigen en re-

integratie in schoolse gemeenschap. Wat gebeurt daar? Vol-

gens sommige denkers moeten we jonge mensen niet lastig 

vallen met de problemen van volwassenen, zij moeten hun 

eigen wereld leren maken. Volgens sommige denkers moeten 

we alle jonge mensen de kans geven zo goed mogelijk in die 

volwassenwereld te functioneren. Volgens sommige denkers 

moeten we jonge mensen helpen hun unieke zelf te worden. 

Egaal deze gedachten gaat het om een toeleiding naar de 

louter-mensen wereld. Als zij school verlaten volgt desintegratie 

uit de schoolse gemeenschap, maar hierop volgt geen vanzelf-

sprekende re-integratie in die louter-mensen wereld. Er is door 

langdurige desintegratie van dagdagelijkse gemeenschappen 

namelijk geen groter verband meer om naar of in terug te keren, 

re-integratie vindt plaats in bubbels, beroepsgroepen en lifestyle 

niches. De louter-mensen wereld heeft haar integraliteit 

verloren. In reactie daarop wenden velen zich af van ‘school’ en 

tegen de welbespraakte elite die zij gecreëerd heeft, haar 

produceert. Paradoxaal genoeg holt ‘school’ als louter-mensen 

aangelegenheid intrasoortelijke solidariteit uit. 

 

Het tweede probleem is namelijk het leren. ‘School’ is een door 

en naar de mens gecreëerde dubbelganger van de wereld 

waarin aspecten beurtelings worden uitvergroot ten koste van 

elkaar, opdat jonge mensen in het klein ‘veilig kunnen oefenen 

voor het echte leven’ als ze groot zijn. Tussenruimte ‘school’ is 

een alsof-wereld, een simulacrum om mee te oefenen (net als 

games en meer in het algemeen de virtuele wereld via scher-

men). Hiermee introduceren we de gedachte dat leren het 

creëren van een alsof-oefen-wereld is, los van een niet-alsof-

wereld. Bovendien vullen we die wereld vooral discursief: we 

leren jonge mensen als leden van een hypersociale soort met 

grote intrasoortelijke bemoeienis iets van de wereld te vinden, 

een standpunt in te nemen en dat elkaar te vertellen. De niet-

alsof-wereld is echter minder discursief dan deze suggestie. 

Niet-alsof-kapitalisme maakt het met niet-alsof-werkelijkheden 

van hyperindividualisme, precariaat, techfeodalisme, vervuiling 

en uitputting toenemend moeilijk waardig te leven en te sterven 

op deze planeet, als deze planeet. De niet-alsof-wereld reageert 

opzichtig met weersextremen en biodiversiteits-verlies. Het 

planetaire vermogen om het leven gaande te houden stokt en 

dat is geen discursief-alsof-probleem. Dit is geen oefening, toch 

blijven we in een niet-alsof-wereld handelen alsof dat zo is, 

aangestuurd door alsof/simulacrum-denken-over dat ons op 



6 
 

school is aangeleerd, nadat ons het in-de-meer-dan-alleen-

mensen-wereld-zijn is afgeleerd. 

 

Het derde probleem is namelijk het afleren van onze biofilia. Bij 

de start van ‘school’ leren we jonge mensen via geformaliseerde 

protocollen af wat ze van nature en spontaan doen. In plaats 

daarvan leren we hen over de louter-mensen wereld. Cru ge-

zegd: we gaan er biofilisch in en komen er als biocastraten uit. 

Na diverse generaties ‘school’ en exponentiële verarming van 

variatie in ervaringswerelden, mankeert ons iets. Onze mensen-

lichamen zijn geëvolueerd met soorten waarvan we de prikkels 

missen doordat ze zeldzaam of uitgestorven zijn. Gevoelens van 

natuurverbondenheid verflauwen. Er is sprake van extinctie van 

ervaringen. Doordat we onze geheugens hebben toevertrouwd 

aan boeken en het web, kennen we vroegere natuurlijke rijk-

dommen niet en verlangen in een ongemakkelijke toestand van 

heimwee maarwaarnaardan? We hebben onze natuurlijke bio-

filia afgeleerd en zien waartoe dit leidt: lijden. We keren ons van 

andere soorten af en dat is verlies voor ons, voor hen en voor 

wat onderling geschapen is en had kunnen worden.  

 

Of we keren ons terug naar hen en proberen het afleren on-

gedaan te maken. Op hogescholen en universiteiten worden 

aan studenten en docenten workshops aangeboden om te leren 

zich weer met de natuur te verbinden. Op stations liggen in 

boekhandels stapels populairwetenschappelijke literatuur over 

niet-menselijke intelligentie en ecorouw. Op events over rechten 

voor en stem aan de natuur komen mensen in drommen af. Dit 

laat een gat zien in ‘school’, een omwegtunnel, en roept tevens 

de vraag op of we dit moeten vullen met meer ‘school’. Want, 

kijkend naar die drie problemen: blijkbaar creëren we met 

‘school’ geen wereld die zonder die ‘veilige luwte’ van ‘school’ 

kan. Dat is een rare constatering: ‘school’ creëert de wereld 

waartegen je beschermd moet worden met ‘school’. Eens in de 

zoveel tijd zijn er dan ook denkers die hardop de vraag stellen: 

moeten we onze intergenerationele samenwerking om de soort 

gaande te houden wel met ‘school’ vormgeven? Want alle 

goede bedoelingen ten spijt lossen veranderingen aan de 

binnenkant van een school het probleem van de fundamentele 

scheiding door ‘school’ niet op. 

 

Deze fundamentele scheiding maakt van ‘school’ een splijt-

zwam, eerst tussen meer-dan-alleen-mensen wereld en louter-

mensen wereld, vervolgens binnen die laatste tussen mensen 

die wel of niet baat hebben bij het verplaatsen van jonge 

mensen uit hun gemeenschappen en in scholen. Die ‘baat’ is 

niet universeel voor de menselijke soort. Ervaringen van men-

sen uit gemeenschappen die intergenerationele samenwerking 

integraal in hun gemeenschappen regelden en ‘school’ als 

nieuwe variant kregen opgedrongen, laten zien dat ‘school’ het 

intergenerationele vraagstuk van hoe de soort gaande te 

houden niet an sich steunt.  



7 
 

 

Misschien niet an sich, maar mogelijk wel met een omweg. De 

hedendaagse wetenschappelijke opvatting over de werkelijkheid 

geeft die eerste, oudste variant gelijk. Na en misschien ondanks 

die omweg ‘school’ stellen wetenschappers vast dat de wereld 

ontstaat uit processen en relaties en dus primair een kwestie 

van dynamische verwevenheid is. De conclusie is de her-

ontdekking van een relatief eenvoudig gegeven, namelijk dat je 

je soort gaande houdt door leven gaande te houden en je in de 

meer-dan-alleen-mensen wereld nuttig te maken.  

 

Maar als we door verlies van integraliteit in de wereld niet terug 

kunnen naar de eerste, oudste variant en ook niet verder 

kunnen met de tweede, jonge variant, wat dat wel? Hoe worden 

we weer nuttig in leven mee aaneen te weven?  

 

Een splijtzwam is een parasitaire schimmel die schade aanricht 

aan haar gastsoort. Maar omdat ‘school’ een intrasoortelijke 

aangelegenheid is en schimmels niet endogeen ontstaan, 

schudt het beeld van de splijtzwam weliswaar wakker, maar is 

het geen accurate analogie. Toch kunnen schimmels wel dege-

lijk interessante ideeën bieden. Het rijk der schimmels is daar-

voor voldoende dubbelzinnig en eigengereid. Nu we parasitaire 

schimmels verder negeren, blijven schimmels over die wat dood 

is afbreken en die samenwerken met andere soorten. Met 

strategieën van afbraak en samenwerking composteren we de 

humanistische louter-mensen wereld tot een posthumanistische 

meer-dan-alleen-mensen wereld.  

 

De zojuist aangehaalde wetenschappelijke conclusie van ver-

wevenheid is een eerste voorbeeld hiervan. Deze is getrokken 

door een hybride gemeenschap van onderzoekers aan universi-

teiten en daarbuiten. Deze samenwerking werd mogelijk door 

het afbreken van het universitaire monopolie op kennis. Vanuit 

hier zetten we het verweven voort. 

 

Een logische plek daarvoor is school. We breken ‘school’ niet af, 

maar doorbreken de gewoonte van ‘school’ als antwoord op 

maatschappelijke vragen, inclusief naar ‘veilige luwte’. Immers: 

‘school’ creëert de wereld waartegen je beschermd moet wor-

den met ‘school’. Die positieve feedbackloop wordt afgebroken: 

in plaats van meer school doen we minder en daarvoor in de 

plaats komt samenwerking. Dit gedachte-experiment is het ver-

trekpunt: stel dat we jongeren tot hun achttiende drie dagdelen 

naar ‘school’ sturen, met welke samenlevingsarrangementen 

zorgen we er dan voor dat zij niet te veel of te weinig, dus 

precies genoeg aan hun lot worden overgelaten? Deze vraag 

kan ‘school’ niet eigenstandig beantwoorden. Dit vraagt om een 

inrichting van de samenleving die variatie in dagdagelijkse ge-

meenschappen vergroot en daarvoor benodigde volwassenen 

mobiliseert. Die variatie zit in alle verbanden waarin jonge 

mensen zich goed en breed ontwikkelen, zoals natuurclubs, 



8 
 

muziekverenigingen, heemkundekringen, musea, sportclubs, 

lokale media, … en ja, ook een beetje ‘school’. Veel jonge 

mensen doen iets ernaast (dergelijke clubs, mantelzorg, werk, 

…); maar doordat schooltijd niet afneemt, raakt hun week te vol. 

Beter brengen zij ook samen, zonder volwassenen tijd door. Om 

dit alles te financieren worden basisinkomens en vermogens-

plafonds geïnstalleerd, die het kapitalisme hacken en het ventiel 

van de prestatiesamenleving opendraaien.  

 

Dit opent de weg naar verdere verweving. Het ‘alsof’ van school 

als tussenruimte plaatst voortdurend de wereld tussen haakjes. 

Maar dit is geen oefening en ook geen game. We breken het 

‘alsof’ af. Leren bereidt niet voor op later maar is hiernu relevant 

voor de vraagstukken van jonge mensen en hun dagdagelijkse 

gemeenschappen. Via variatie daarin maken volwassenen met 

jongeren een wereld die ze kunnen bewonen, online en offline. 

Hernieuwde belangstelling van volwassenen voor de meer-dan-

alleen-mensen wereld weeft ondergronds draden die verbonden 

kunnen worden, rhizomatisch en zonder ontwerp, als pleister-

plaatsen herkenbaar voor de goede verstaander. 

 

Daarop verweven we verder door de zelfreferentiële lus van de 

louter-mensen wereld af te breken. Alle scholen worden 

zoöperaties, organisaties waarin een onafhankelijk spreker voor 

de levenden zich met intersoortelijke kennis en diplomatie actief 

bemoeit met beleid. Als we jongeren uit hun dagdagelijkse 

gemeenschappen halen om in scholen onder te brengen, dan 

doen we dit vanaf nu met besef dat we hen daarmee in meer-

dan-alleen-mensen werelden plaatsen. Een school is als fysieke 

ruimte namelijk de wereld van andere soorten. Samenleven in 

een meer-dan-alleen-mensen wereld begint dus hier, als de 

biofilia van jonge mensen nog niet verstomd is.  

 

Zoöperatieve scholen en andere zoöperaties verweven zich 

binnen enkele generaties tot bioregio’s, de ecologische 

eenheden waaraan democratische besluitvorming is verbonden 

(zoals waterschappen, die inmiddels ook zoöperatief zijn), die 

zich verder verweven met .... en tot … 

 

Schimmels persen zich niet door stenen, ze eten zich er een 

weg doorheen en ruilen de mineralen met planten voor suikers. 

Afbreken en samenwerken. Willen wij weer nuttig worden, dan 

weten we wat ons te doen staat. 


