‘Betonscharen van Moeder Natuur’. Foto’s van Floor Basten, 2025

SCHIMMELSCHOLING
FLOOR BASTEN

De mens is hypersociaal. Onze intrasoortelijke bemoeienis is
groot. Deel daarvan is de intergenerationele samenwerking om
de soort gaande te houden. Doordat er nu eenmaal variatie is in
creativiteit waarmee gemeenschappen vraagstukken oplossen,
zijn er veel varianten van intergenerationele samenwerking te
vinden. Toch kunnen we er grofweg twee onderscheiden.

In de eerste en oudste is intergenerationele samenwerking
integraal in gemeenschappen geregeld. Menselijke gemeen-
schappen zijn lokaal ingebed in meer-dan-alleen-mensen
samenlevingen. Hoe zij hieraan deelnemen opdat ze hierin zelf
kunnen voortbestaan, vormt de kern van de lokale kennis die
van generatie op generatie wordt doorgegeven. Deze kennis
gaat over hoe mensen met andere wezens de werelden maken
die ze kunnen bewonen. Hieraan ten grondslag ligt de ontdek-
king van een relatief eenvoudig gegeven, namelijk dat je je soort
gaande houdt door leven gaande te houden en je in de meer-
dan-alleen-mensen wereld nuttig te maken.

In de tweede, jongere variant is intergenerationele samen-
werking geregeld via wat bekend staat als ‘school’. De eerste
scholen stammen uit de Antieke Griekse tijd. Historisch loopt
geen rechte lijn van toen naar nu. Ook zijn in de tussentijd en nu
nog oude varianten van intergenerationele samenwerking aan te
wijzen. Desondanks is op het Europese continent vanaf een
bepaald moment die Griekse scholé als toonbeeld van inter-
generationele samenwerking hernomen en via kolonisering en

1



zendingswerk verder over de wereld verspreid. Ondanks
variatie is er ook een dubbele constante in ‘school’: leren 1)
wordt gearrangeerd in een van de rest van de gemeenschap
afgescheiden mentale ruimte die fysiek wordt gemaakt met
eigen locaties en taken, en 2) is gericht op functioneren binnen
de louter-menselijke samenleving, hetzij als a) volwassene in het
functioneren van 1, b) toekomstige volwassene voor een leven
na en deels bepaald door 1, c) volwassene die voor werk of
hobby terugkeert naar 1. Ander leren is mogelijk maar dan
hebben we het niet over ‘school’.

Met het implementeren van scholen als vehikels voor inter-
generationele samenwerking worden jonge mensen stelselmatig
uit hun dagdagelijkse gemeenschappen gehaald en in een
daarvan afgeschermde ruimte geplaatst. Deze afscherming is
een ‘alsof’, want doordat een school een variant is van inter-
generationele samenwerking rond het vraagstuk hoe de soort
gaande te houden, blijft deze onderdeel van de gemeenschap
waarvan zij zegt zich af te schermen. Deze vorige zin wordt voor
veel huidige lezers begrijpelijker als zij ‘soort’ met ‘cultuur’
vervangen; geschoolde mensen denken niet over zichzelf als
soort tussen soorten, maar als lid van een cultuur, eventueel
tussen culturen. Dat is namelijk de uitkomst van schools leren: je
leert af om jezelf te zien als natuur en lid van een biologische
soort en krijgt aangeleerd dat je ‘mens-in-cultuur’ moet zijn.
Scholing is een zuiver intrasoortelijke aangelegenheid. Andere
soorten leren niet mee; als ze in school komen, gaat het over
hen. Scholing leidt op tot deelname als mens aan een louter-
menselijke samenleving, een maatschappij, en gaat over wat
relevant is om daarin als volwassen mens een weg te vinden.

In recentere termen heet dit ‘alsof’ een ruimte te zijn tussen
privéwereld en publiek domein (allebei ook met ‘alsof’ status).
Deze zogenaamde tussenruimte, een tunnel want met tijd-
verschil tussen in- en uitgang, is de plek waar jonge mensen
zich voorbereiden op later. De inrichting van de tunnel varieert.
Meningen verschillen over die latere mens: is dat een politiek
mens dat zich inzet voor democratie, een economisch mens dat
moet overleven in kapitalisme, een activistisch mens dat ..., een
...7 Ook meningen over didactiek en pedagogiek variéren: gaat
het om dialogisch ontdekken hoe je je persoonlijk verhoudt tot
de wereld, via instructie verteld worden hoe de wereld buiten
school in elkaar steekt, ...? En welke curriculum is het beste:
verlaten we ons op wetenschap, religie, filosofie, ...? Het is door
die variatie een misvatting dat ‘school’ een machine of fabriek is
die uit jonge mensen standaardvolwassenen produceert. Daar-
voor blijkt de variatie in de uitstroom te groot. Er bestaat onder-
weg differentiatie die mogelijk variatie in de uitstroom verklaart.
Deze verklaring is minder interessant dan de verklaring dat die
dubbele contante zelf, waarzonder we het immers niet over
‘school’ hebben, variatie produceert: los van gemaakte keuzes
en de kwaliteiten van de mensen die deze maken en/of

2



uitvoeren, reproduceert school zichzelf, dat wil zeggen: creéert
school de mensen die haar continueren (2a hierboven).

In een ‘tussenruimte’ leren jonge mensen namelijk in principe
om niet in, maar over de wereld te leren. Daarmee verliest
kennis haar lokale bedding. Het niet-in-maar-over is ook een
‘alsof’. Jonge mensen blijven in de wereld; wat ze verlaten is
hun tot dan toe vertrouwde manier van in de wereld zijn. Die is
niet louter-menselijk. Mensen zijn van nature biofilisch, wij heb-
ben een grote liefde voor de levendigheid van en in de wereld.
Jonge mensen zijn hierin niet anders en starten met een open-
heid naar de wereld en alles wat daarin leeft en te ontdekken
valt. Dit versmalt ‘school’ tot intrasoortelijke relevantie. Ook
andere variatie wordt verkleind. De menselijke vaardigheid tot
communicatie wordt geformaliseerd tot strikte regels voor lezen
en schrijven; die om ruimtelijke objecten te groeperen en
ordenen tot rekenen. De menselijke vaardigheid om in gemeen-
schappen jonge mensen groot te brengen wordt pedagogische
belangstelling — of niet, scholing wordt ook wel eens ‘goed-
bedoeld geweld’ genoemd. De rijkheid aan ervaringswerelden
waar de schoolgang mee start, wordt door die formalisering
teruggebracht tot een beperkt aantal succesvolle strategieén
om school mee te verlaten.

Is deze tweede variant van intergenerationele samenwerking
succesvol in het gaande houden van de soort? Het antwoord
hangt af van hoe en aan wie de vraag gesteld is.

Doordat veel schoolverlaters blijven meedoen aan ‘school’, door
er zelf voor te gaan werken (als 2a) of lerenden — hun kinderen
(als 2b) of zichzelf (als 2c) — er onder te brengen, ontstaat een
positieve feedbackloop op hun verlatingsstrategieén, waarmee
de variatie in ervaringswerelden waar de schoolgang mee start
per generatie afneemt; de dagdagelijkse gemeenschappen waar
we jonge mensen uit halen, worden eenvormiger. Deze zelfrefe-
renti€éle lus maakt ‘school’ almaar menselijker (niet te verwarren
met menswaardiger) en reduceert de wereld tot wat relevant is
voor de mens. Dit maakt ‘school’ humanistisch (met -istisch als
verwijzing naar ideologie), eenzijdig gericht op soort ‘human’.
Los van doelen, pedagogiek, didactiek, curriculum, professio-
nele kwaliteiten, intenties, ‘school’ blijft door de dubbele
constante een menselijk onderonsje en daardoor vooral een
discursieve ingreep: jonge mensen leren er hoe ze als mens
met mensen over de wereld-volgens-de-mens moeten praten.
Vaardigheid hierin sorteert op school en vaak daarna
maatschappelijk succes, wat de positieve feedbackloop op
verlatingsstrategieén versterkt. Door die positieve feedback is te
verwachten dat mensen met succesvolle verlatingsstrategieén
op bovenstaande vraag ‘ja’ zeggen. Voor hen is ‘school’ een
instrument voor emancipatie, bevrijding van natuurlijke, sociale,
politieke, economische, ... dagdagelijkse beknellingen.



Dit optimisme is ongegrond als we ‘mens-in-cultuur’ verlaten en
teruggaan naar het gaande houden van de soort. Was ‘school’
daar ooit voor bedoeld? Integendeel. De Griekse schole trok
vrije mannen (die geen bevrijding behoefden) aan, doordat ze
zich er konden onttrekken aan het gaande houden van de soort;
dat lieten ze aan hun vrouwen en slaven over (die dus niet
bevrijd moesten worden). ‘School’ als variant van intergenerati-
onele samenwerking was dus primair een middel om het gaan-
de houden van de soort elders te beleggen, aan anderen op te
dragen door wie het zich kon veroorloven daar geen zin in te
hebben. Dat verklaart deels de huidige populariteit van ‘school’.
Opnieuw oppert scholing de belofte dat onttrekking mogelijk is,
zelfs permanent: professionele opleiding, coaching en training,
alles voor de persoonlijke ontwikkeling in een leven-lang-leren-
beleid (met als ‘anderen’ de ongeschoolden en elders of anders
geschoolden die worden opgezadeld met dat gaande houden
van de soort). Het voor sommige denkers schoolse doel van
liefde voor de wereld is eigenlijk liefde voor de mensenwereld
met in het bijzonder liefde voor die tussenruimte (tussen privé
en publiek, waaraan je je onttrekt om samen te praten, aan-
nemend dat anderen het werk intussen doen).

Deze belofte ligt aan de basis van een inmiddels miljarden-
industrie. ‘School’ wordt door eindeloos veel mensen in de lucht
gehouden. In en rond scholen zijn dat bijvoorbeeld (als 2a voor
2b) docenten, onderwijsassistenten en amanuenses, team- en
schoolleiders, (ortho)pedagogen, onderwijsondersteunend per-
soneel, intern adviseurs, bestuurders, facilitair medewerkers,
methodeontwikkelaars, uitgevers, politici, beleidsambtenaren bij
ministerie en gemeentes, inspecteurs, accrediteurs, auditors,
onderzoekers, filosofen, medewerkers van vakbonden, koepel-
organisaties, sectorraden, registers en commerciéle advies-
bureaus, juristen, aanbieders van extra-curriculaire lespakketten
over bijvoorbeeld mensenrechten en duurzaamheid, journa-
listen, ... Als in een spiegelpaleis herhaalt zich dit in beroeps-
opleidingen die zij (als 2c) volgen voordat ze aan de slag kun-
nen of al zijn in bij-, om- en nascholing, tel daarbij op de mensen
die bij bedrijvencomplexen en congrescentra werken waar dit
leren meestal plaatsvindt. Dan is er nog allerlei paraschoolse
bedrijvigheid in voor- en naschoolse opvang, pre-schoolse
leerspelletjes en bijles, wat ontwikkeld, gedistribueerd en uit-
gevoerd, kortom: georganiseerd moet worden, en waarvoor
men vaak geschoold moet zijn. Daarbij komen dan nog de tast-
bare materialen: het papier, de stiften etc., de elektronica, het
vastgoed, de schoolpleinen, het meubilair, de mensen die dit
produceren, de logistiek daarvoor organiseren, het uitvoeren,
daartoe geschoold zijn. Hier staan veel inkomsten en reputaties
op het spel. School breads school, schools leren is too big to fail
geworden en faalt toch: we scholen onszelf het leven uit en dat
is een probleem.



Positieve feedbackloops zonder stopregels ontsporen op enig
moment. Dat moment is nu. In de intergenerationele samen-
werking voor het gaande houden van de soort worden drie
problemen zichtbaar die samenhangen met de dubbele
constante van ‘school’ als variant.

Het eerste probleem is desintegratie van dagdagelijkse
gemeenschappen. We verplaatsen jonge mensen van gemeen-
schappen naar scholen. Dit is desintegratie van eigen en re-
integratie in schoolse gemeenschap. Wat gebeurt daar? Vol-
gens sommige denkers moeten we jonge mensen niet lastig
vallen met de problemen van volwassenen, zij moeten hun
eigen wereld leren maken. Volgens sommige denkers moeten
we alle jonge mensen de kans geven zo goed mogelijk in die
volwassenwereld te functioneren. Volgens sommige denkers
moeten we jonge mensen helpen hun unieke zelf te worden.
Egaal deze gedachten gaat het om een toeleiding naar de
louter-mensen wereld. Als zij school verlaten volgt desintegratie
uit de schoolse gemeenschap, maar hierop volgt geen vanzelf-
sprekende re-integratie in die louter-mensen wereld. Er is door
langdurige desintegratie van dagdagelijkse gemeenschappen
namelijk geen groter verband meer om naar of in terug te keren,
re-integratie vindt plaats in bubbels, beroepsgroepen en lifestyle
niches. De louter-mensen wereld heeft haar integraliteit
verloren. In reactie daarop wenden velen zich af van ‘school’ en
tegen de welbespraakte elite die zij gecreéerd heeft, haar
produceert. Paradoxaal genoeg holt ‘school’ als louter-mensen
aangelegenheid intrasoortelijke solidariteit uit.

Het tweede probleem is namelijk het leren. ‘School’ is een door
en naar de mens gecreéerde dubbelganger van de wereld
waarin aspecten beurtelings worden uitvergroot ten koste van
elkaar, opdat jonge mensen in het klein ‘veilig kunnen oefenen
voor het echte leven’ als ze groot zijn. Tussenruimte ‘school’ is
een alsof-wereld, een simulacrum om mee te oefenen (net als
games en meer in het algemeen de virtuele wereld via scher-
men). Hiermee introduceren we de gedachte dat leren het
creéren van een alsof-oefen-wereld is, los van een niet-alsof-
wereld. Bovendien vullen we die wereld vooral discursief: we
leren jonge mensen als leden van een hypersociale soort met
grote intrasoortelijke bemoeienis iets van de wereld te vinden,
een standpunt in te nemen en dat elkaar te vertellen. De niet-
alsof-wereld is echter minder discursief dan deze suggestie.
Niet-alsof-kapitalisme maakt het met niet-alsof-werkelijkheden
van hyperindividualisme, precariaat, techfeodalisme, vervuiling
en uitputting toenemend moeilijk waardig te leven en te sterven
op deze planeet, als deze planeet. De niet-alsof-wereld reageert
opzichtig met weersextremen en biodiversiteits-verlies. Het
planetaire vermogen om het leven gaande te houden stokt en
dat is geen discursief-alsof-probleem. Dit is geen oefening, toch
blijven we in een niet-alsof-wereld handelen alsof dat zo is,
aangestuurd door alsof/simulacrum-denken-over dat ons op

5



school is aangeleerd, nadat ons het in-de-meer-dan-alleen-
mensen-wereld-zijn is afgeleerd.

Het derde probleem is namelijk het afleren van onze biofilia. Bij
de start van ‘school’ leren we jonge mensen via geformaliseerde
protocollen af wat ze van nature en spontaan doen. In plaats
daarvan leren we hen over de louter-mensen wereld. Cru ge-
zegd: we gaan er biofilisch in en komen er als biocastraten uit.
Na diverse generaties ‘school’ en exponentiéle verarming van
variatie in ervaringswerelden, mankeert ons iets. Onze mensen-
lichamen zijn geévolueerd met soorten waarvan we de prikkels
missen doordat ze zeldzaam of uitgestorven zijn. Gevoelens van
natuurverbondenheid verflauwen. Er is sprake van extinctie van
ervaringen. Doordat we onze geheugens hebben toevertrouwd
aan boeken en het web, kennen we vroegere natuurlijke rijk-
dommen niet en verlangen in een ongemakkelijke toestand van
heimwee maarwaarnaardan? We hebben onze natuurlijke bio-
filia afgeleerd en zien waartoe dit leidt: lijden. We keren ons van
andere soorten af en dat is verlies voor ons, voor hen en voor
wat onderling geschapen is en had kunnen worden.

Of we keren ons terug naar hen en proberen het afleren on-
gedaan te maken. Op hogescholen en universiteiten worden
aan studenten en docenten workshops aangeboden om te leren
zich weer met de natuur te verbinden. Op stations liggen in
boekhandels stapels populairwetenschappelijke literatuur over
niet-menselijke intelligentie en ecorouw. Op events over rechten
voor en stem aan de natuur komen mensen in drommen af. Dit
laat een gat zien in ‘school’, een omwegtunnel, en roept tevens
de vraag op of we dit moeten vullen met meer ‘school’. Want,
kijkend naar die drie problemen: blijkbaar creéren we met
‘school’ geen wereld die zonder die ‘veilige luwte’ van ‘school’
kan. Dat is een rare constatering: ‘school’ creéert de wereld
waartegen je beschermd moet worden met ‘school’. Eens in de
zoveel tijd zijn er dan ook denkers die hardop de vraag stellen:
moeten we onze intergenerationele samenwerking om de soort
gaande te houden wel met ‘school’ vormgeven? Want alle
goede bedoelingen ten spijt lossen veranderingen aan de
binnenkant van een school het probleem van de fundamentele
scheiding door ‘school’ niet op.

Deze fundamentele scheiding maakt van ‘school’ een splijt-
zwam, eerst tussen meer-dan-alleen-mensen wereld en louter-
mensen wereld, vervolgens binnen die laatste tussen mensen
die wel of niet baat hebben bij het verplaatsen van jonge
mensen uit hun gemeenschappen en in scholen. Die ‘baat’ is
niet universeel voor de menselijke soort. Ervaringen van men-
sen uit gemeenschappen die intergenerationele samenwerking
integraal in hun gemeenschappen regelden en ‘school’ als
nieuwe variant kregen opgedrongen, laten zien dat ‘school’ het
intergenerationele vraagstuk van hoe de soort gaande te
houden niet an sich steunt.

6



Misschien niet an sich, maar mogelijk wel met een omweg. De
hedendaagse wetenschappelijke opvatting over de werkelijkheid
geeft die eerste, oudste variant gelijk. Na en misschien ondanks
die omweg ‘school’ stellen wetenschappers vast dat de wereld
ontstaat uit processen en relaties en dus primair een kwestie
van dynamische verwevenheid is. De conclusie is de her-
ontdekking van een relatief eenvoudig gegeven, namelijk dat je
je soort gaande houdt door leven gaande te houden en je in de
meer-dan-alleen-mensen wereld nuttig te maken.

Maar als we door verlies van integraliteit in de wereld niet terug
kunnen naar de eerste, oudste variant en ook niet verder
kunnen met de tweede, jonge variant, wat dat wel? Hoe worden
we weer nuttig in leven mee aaneen te weven?

Een splijtzwam is een parasitaire schimmel die schade aanricht
aan haar gastsoort. Maar omdat ‘school’ een intrasoortelijke
aangelegenheid is en schimmels niet endogeen ontstaan,
schudt het beeld van de splijtzwam weliswaar wakker, maar is
het geen accurate analogie. Toch kunnen schimmels wel dege-
lijk interessante ideeén bieden. Het rijk der schimmels is daar-
voor voldoende dubbelzinnig en eigengereid. Nu we parasitaire
schimmels verder negeren, blijven schimmels over die wat dood
is afbreken en die samenwerken met andere soorten. Met
strategieén van afbraak en samenwerking composteren we de
humanistische louter-mensen wereld tot een posthumanistische
meer-dan-alleen-mensen wereld.

De zojuist aangehaalde wetenschappelijke conclusie van ver-
wevenheid is een eerste voorbeeld hiervan. Deze is getrokken
door een hybride gemeenschap van onderzoekers aan universi-
teiten en daarbuiten. Deze samenwerking werd mogelijk door
het afbreken van het universitaire monopolie op kennis. Vanuit
hier zetten we het verweven voort.

Een logische plek daarvoor is school. We breken ‘school’ niet af,
maar doorbreken de gewoonte van ‘school’ als antwoord op
maatschappelijke vragen, inclusief naar ‘veilige luwte’. Immers:
‘school’ creéert de wereld waartegen je beschermd moet wor-
den met ‘school’. Die positieve feedbackloop wordt afgebroken:
in plaats van meer school doen we minder en daarvoor in de
plaats komt samenwerking. Dit gedachte-experiment is het ver-
trekpunt: stel dat we jongeren tot hun achttiende drie dagdelen
naar ‘school’ sturen, met welke samenlevingsarrangementen
zorgen we er dan voor dat zij niet te veel of te weinig, dus
precies genoeg aan hun lot worden overgelaten? Deze vraag
kan ‘school’ niet eigenstandig beantwoorden. Dit vraagt om een
inrichting van de samenleving die variatie in dagdagelijkse ge-
meenschappen vergroot en daarvoor benodigde volwassenen
mobiliseert. Die variatie zit in alle verbanden waarin jonge
mensen zich goed en breed ontwikkelen, zoals natuurclubs,

7



muziekverenigingen, heemkundekringen, musea, sportclubs,
lokale media, ... en ja, ook een beetje ‘school’. Veel jonge
mensen doen iets ernaast (dergelijke clubs, mantelzorg, werk,
...); maar doordat schooltijd niet afneemt, raakt hun week te vol.
Beter brengen zij ook samen, zonder volwassenen tijd door. Om
dit alles te financieren worden basisinkomens en vermogens-
plafonds geinstalleerd, die het kapitalisme hacken en het ventiel
van de prestatiesamenleving opendraaien.

Dit opent de weg naar verdere verweving. Het ‘alsof’ van school
als tussenruimte plaatst voortdurend de wereld tussen haakjes.
Maar dit is geen oefening en ook geen game. We breken het
‘alsof’ af. Leren bereidt niet voor op later maar is hiernu relevant
voor de vraagstukken van jonge mensen en hun dagdagelijkse
gemeenschappen. Via variatie daarin maken volwassenen met
jongeren een wereld die ze kunnen bewonen, online en offline.
Hernieuwde belangstelling van volwassenen voor de meer-dan-
alleen-mensen wereld weeft ondergronds draden die verbonden
kunnen worden, rhizomatisch en zonder ontwerp, als pleister-
plaatsen herkenbaar voor de goede verstaander.

Daarop verweven we verder door de zelfreferentiéle lus van de
louter-mensen wereld af te breken. Alle scholen worden
zoOperaties, organisaties waarin een onafhankelijk spreker voor
de levenden zich met intersoortelijke kennis en diplomatie actief
bemoeit met beleid. Als we jongeren uit hun dagdagelijkse
gemeenschappen halen om in scholen onder te brengen, dan
doen we dit vanaf nu met besef dat we hen daarmee in meer-
dan-alleen-mensen werelden plaatsen. Een school is als fysieke
ruimte namelijk de wereld van andere soorten. Samenleven in
een meer-dan-alleen-mensen wereld begint dus hier, als de
biofilia van jonge mensen nog niet verstomd is.

Zooperatieve scholen en andere zodperaties verweven zich
binnen enkele generaties tot bioregio’s, de ecologische
eenheden waaraan democratische besluitvorming is verbonden
(zoals waterschappen, die inmiddels ook zodperatief zijn), die
zich verder verweven met .... en tot ...

Schimmels persen zich niet door stenen, ze eten zich er een
weg doorheen en ruilen de mineralen met planten voor suikers.
Afbreken en samenwerken. Willen wij weer nuttig worden, dan
weten we wat ons te doen staat.



